
 

 

         CONTENIDO 

 

  1.- LAS LECTURAS DE LA MISA DEL DOMINGO 

  2.- HOMILÍA 

 

  3.- JORNADA MUNDIAL DEL EMIGRANTE Y  

DEL REFUGIADO: 

     *MENSAJE DEL PAPA FRANCISCO 

     *MENSAJE DE LOS OBISPOS DE LA COMISIÓN 

EPISCOPAL DE MIGRACIONES DE LA C.E.E. 

 

 4.- OCTAVARIO DE ORACIONES POR  LA 

UNIDAD DE LOS CRISTIANOS. 

      *MENSAJE DE LOS OBISPOS DE LA COMISIÓN       

EPISCOPAL DE RELACIONES INTERCONFESIONALES 

DE LA C.E.E. 

 5.- NUESTRAS REFLEXIONES SINODALES 

 

                                         FLORENTINO MUÑOZ MUÑOZ 

 



IIº DOMINGO TIEMPO  ORDINARIO – 2017 

                          CICLO “A” 

                 I.- LAS LECTURAS 

     * Profeta Isaías 49,3.5-6. Te hago luz de las naciones para que seas 

mi salvación. Jesucristo es la luz anunciada por Isaías. Ha venido para  

sacarnos de la oscuridad de nuestras faltas y pecados  e iluminarnos a fin de 

que seamos  luz para los demás: “·vosotros sois la luz del mundo”. ¡No 

apaguemos esta Luz!. 

    *Salmo Responsorial 39. ¡Aquí estoy, Señor, para hacer tu 

voluntad!.  Jesucristo nos redime del pecado y de la muerte desde la 

obediencia a la voluntad de Dios, hasta la ofrenda de su vida en el árbol de 

la cruz. Imitemos al Señor  diciendo   al Señor: “hágase  tu voluntad…”. 

    *Primera Carta de San Pablo a los Corintios 1,1-5. A 

vosotros, gracia y paz de parte de Dios, nuestro Padre y del Señor 

Jesucristo. También llega a nosotros este gran deseo de San Pablo. 

Abramos nuestro corazón para que la paz del Señor  inunde nuestro ser y 

nos haga instrumentos de esta paz en el mundo. ¡Señor, haznos 

instrumentos de tu paz! Donde haya guerras ponga yo paz. 

    *Evangelio según San Juan 1,29-34. Cristo es el Cordero de Dios 

que quita el pecado del mundo. Invoquemos al Señor compasivo y 

misericordioso  y pidámosle que tenga piedad de nosotros y nos dé su 

perdón y su paz. La Iglesia es “sacramento universal de salvación”. No 

vivamos de espaldas a la Iglesia y a los sacramentos.   

 

 

 

 

 

 



II.- SUGERENCIAS PARA LA HOMILÍA 

       1.- Jesús nos llama para la misión 

             Tomemos conciencia actualizada y viva del mandato misionero que 

el Resucitado nos da, nos encomienda y nos confía a todos, también a 

nosotros hoy, en nuestros días. Por eso, debemos recordar el mandato 

misionero de Jesucristo resucitado y  lo que es la evangelización. 

             *El mandato misionero. No olvidemos nunca el mandato 

misionero que Jesús resucitado  dio a sus discípulos y en ellos a nosotros: 

“Id y haced discípulos míos a todas las gentes, bautizándolas  en el nombre 

del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, y enseñándoles a guardar todo lo 

que yo os he mandado. Y sabed que Yo estoy con vosotros  todos los días 

hasta el fin del mundo” (Mt.18,19-20). 

            *La evangelización. En conformidad con estas hermosas palabras 

de Jesucristo, el beato Pablo VI enseña: “La Iglesia existe para evangelizar, 

es decir, para predicar y enseñar, ser canal del don de la gracia, reconciliar 

a los pecadores con Dios, perpetuar el sacrificio de Cristo en la Santa Misa, 

memorial de su muerte y Resurrección gloriosa” (EN 14). 

          Concretando  más nos dice Pablo VI: “Evangelizar significa para la 

Iglesia llevar la Buena Nueva a todos los ambientes de la humanidad, y, 

con su influjo, transformar desde dentro, renovar a la misma humanidad: 

“He aquí que hago nuevas todas las cosas” (Apo.21,5). Pero la verdad es 

que no hay humanidad nueva si no hay, en primer lugar, hombres nuevos, 

con la novedad del bautismo (cf. Rm.6,4) y de la vida según el Evangelio 

(cf. Ef.4,23-24)...La finalidad de la evangelización es, por consiguiente, 

este cambio interior …Se trata de convertir al mismo tiempo la conciencia 

personal y colectiva de los hombres, la actividad en la que ellos están 

comprometidos, su vida y ambiente concretos” (EN 18). 

          Para realizar la tarea inmensa de la evangelización, Pablo VI nos 

dice también: “evangelizadora, la Iglesia comienza por evangelizarse a sí 

misma. Comunidad de creyentes, comunidad de esperanza vivida y 

comunicada, comunidad de amor fraterno, tiene necesidad de escuchar sin 

cesar lo que debe creer, las razones para esperar, el mandamiento nuevo del 

amor….La Iglesia siempre tiene necesidad de ser evangelizada si quiere 



conservar su frescor, su impulso y su fuerza para anunciar el Evangelio” 

(EN 15).                  .-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

           Estamos reflexionando ya sobre el cuarto y último tema  de nuestro 

XIV Sínodo diocesano: “la renovación pastoral de la Diócesis”.    Es el 

momento propicio para  reafirmar una vez más que  la Iglesia del Señor ha 

de ser  con mayor plenitud cada día: 

- Una Iglesia misionera  

- Una Iglesia que abre sus puertas y sale a los caminos y plazas 

de nuestra sociedad a anunciar a Jesucristo,    

- Una Iglesia que se hace presente en los nuevos areópagos o 

plazas públicas  -política, economía, cultura, la vida 

humana…- para  hacer presente el evangelio de Jesucristo.            

- Una Iglesia evangelizada y evangelizadora  

            Caminar hacia esta Iglesia nos exige discernimiento, decisión y un 

amor inmenso a Jesucristo y a la humanidad. 

      2.- Anunciemos a Jesucristo. 

            El Concilio Vaticano II enseña: “Cree la Iglesia que Cristo, muerto 

y resucitado por todos, da al hombre su luz y su fuerza por el Espíritu 

Santo, a fin de que pueda responder a su máxima vocación y que  no ha 

sido dado bajo el cielo a la humanidad otro nombre en el que sea necesario 

salvarse. Igualmente cree que la clave, el centro y el fin de toda la historia 

humana se hallan en su Señor y Maestro. Afirma además la Iglesia que bajo 

la superficie de lo cambiante hay cosas  permanentes, que tienen su último  

fundamento en Cristo, quien existe ayer, hoy y para siempre” (GS 10).  

           El Beato Pablo VI afirmó: “No hay evangelización verdadera 

mientras no se anuncie el nombre, la doctrina, la vida, las promesas, el 

reino, el misterio de Jesús de Nazaret Hijo de Dios…En cada etapa de la 

historia humana, la Iglesia, impulsada continuamente por el deseo de 

evangelizar, no tiene más que una preocupación: ¿a quién enviar para 

anunciar el misterio de Jesús? ¿En qué lenguaje anunciar este misterio? 

¿Cómo lograr que resuene y llegue a todos aquellos que lo deben 

escuchar?” (EN 22). 



      En medio de nuestros trabajos sinodales os invito a orar al Señor para 

que estos trabajos sinodales  estén inspirados por Dios, sean fecundos para 

la vida y misión evangelizadora de la Iglesia.  

           Nuestra sociedad está pidiendo mensajeros que nos hablen de 

Jesucristo y de su reinado de salvación, de paz, de justicia, de amor, de 

perdón, de misericordia…”Todos los cristianos están llamados a dar este 

testimonio y, en este sentido, pueden ser verdaderos evangelizadores” (EN 

21).  

          Nuestra sociedad  pide  también  mensajeros de buenas noticias que 

lleguen al corazón y a la vida de las personas, que hablen de la dignidad de 

todo ser humano, de la  fraternidad,  de la comunión y  de la reconciliación.  

 

        Los sacerdotes tenemos un ministerio que se estructura según las tres 

funciones que le corresponden y que son la de “santificar” (en los 

sacramentos), la de “enseñar” (por la palabra y la vida) y la de “gobernar”, 

es decir, orientar y guiar a las personas en el camino cristiano. De este 

modo, los sacerdotes alimentan al pueblo de Dios. En estas tres funciones 

(tria munera)  sacerdotales se realiza el servicio (la dikonía) sacerdotal. 

        

       Los sacerdotes no debemos olvidar que nuestra tarea más importante es 

ser testigo de Dios, que es la fuente del amor, la razón de nuestra fe y de 

nuestra esperanza, el principio y el fin de todo. San Agustín nos dijo: 

“Señor, nos hiciste para ti e inquieto está nuestro corazón hasta que 

descanse en Ti” - “Soy amado, luego existo”. 

 

      Los sacerdotes debemos predicar con el fervor de los santos, con  nuevo 

ardor, con signos, con palabras, en comunión eclesial…a Jesucristo de tal 

modo que sea conocido, creído, amado y seguido por el hombre. Nunca nos 

cansemos de proclamar que  Jesucristo es el verdadero Salvador de la 

humanidad. Ya lo dijo San Pedro: “Porque no hay bajo el cielo otro nombre 

dado a los hombres por el que nosotros debamos salvarnos” (Hech. 4,12). 

Este nombre es Jesucristo.   

 

         Los sacerdotes no debemos olvidar que a partir de Cristo  

descubrimos al hombre ya que Cristo es la medida del hombre.  El Concilio 

Vaticano II enseña que “el misterio del hombre solo se esclarece en el 

misterio del Verbo Encarnado. Porque Adán, el primer hombre, era figura 



del que había de venir, es decir, Cristo nuestro Señor. Cristo,  el nuevo 

Adán, en la misma revelación del misterio del Padre y de su amor, 

manifiesta plenamente el hombre al propio hombre y le descubre la 

sublimidad de su vocación” (GS 22).  

 

      Los sacerdotes  debemos responder a las necesidades de los hombres: 

enseñar a los niños, ayudar a los pobres, acoger al que sufre y al refugiado, 

atender al marginado y al excluido, llevar la reconciliación a las familias, a 

los pueblos…El sacerdote ha de estar con las ovejas, debe ser consciente de 

las dificultades que tienen y debe ayudarlas a resolver sus 

problemas…Tengamos presente que “los gozos y esperanzas, las  tristezas 

y las angustias sufrimientos de los hombres de nuestro tiempo, sobre todo 

de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y esperanzas, tristezas  

y angustias  de los discípulos de Cristo. Nada hay verdaderamente humano 

que no encuentre eco en su corazón” (GS 1) y también en el corazón del 

sacerdote.  

 

    3.- Acojamos al refugiado 

          “La revelación bíblica anima a la acogida del extranjero, 

motivándola con la certeza de que haciendo eso se abren las puertas a Dios, 

y en el rostro del otro se manifiestan los rasgos de Jesucristo. 

          “No se pueden reducir las migraciones a su dimensión política y 

normativa, a las implicaciones económicas y a la mera presencia de 

culturas diferentes en el mismo territorio. Estos aspectos son 

complementarios a la defensa y a la promoción de la persona humana, a la 

cultura del encuentro entre pueblos y  de la unidad, donde el evangelio de 

la misericordia inspira y anima itinerarios  que renuevan y transforman a 

toda la humanidad” (Papa Francisco, Mensaje para la Jornada Mundial del 

Emigrante y del Refugiado 2016). 

         Unas preguntas para nuestra reflexión y oración 

      *¿Qué necesidades y demandas presentan los emigrantes y refugiados? 

      *¿Nos sentimos interpelados y afectados por  el dolor y el sufrimiento 

de los emigrantes y refugiados? 

      *¿Qué iniciativas se están tomando en tu parroquia, arciprestazgo y 

diócesis para atender a los emigrantes y refugiados? 

      *¿Nos mostramos indiferentes ante  los emigrantes y refugiados? 



      *¿Qué recursos aportamos como parroquia, comunidad cristiana… para 

acoger, acompañar y ayudar a los emigrantes y refugiados? 

                                      .-.-.-.-.-.-.-.-.-.- 

       En  el ámbito de nuestras reflexiones sinodales 

            *“Cada cristiano y  cada comunidad están llamados a ser 

instrumentos de Dios para la liberación y promoción de los pobres, de 

manera que puedan integrarse plenamente en la sociedad; esto supone que 

seamos dóciles y atentos para escuchar el clamor  del pobre y socorrerlo” 

(Papa Francisco, “Evangelii Gaudium”,187).   

 ¿Estamos siendo sostén y esperanza para los sufrientes, los refugiados…? 

            *“La opción preferencial por los pobres debe traducirse 

principalmente en una atención religiosa privilegiada y prioritaria” (Papa 

Francisco, “Evangelii Gaudium”, 200) 

¿Nos comprometemos a  caminar hacia una Iglesia pobre y para los 

pobres? 

             *“Los pobres son los destinatarios privilegiados del Evangelio.  La 

evangelización dirigida gratuitamente a ellos es signo del Reino que Jesús 

vino a traer. Hay que decir  sin vueltas que existe in vínculo inseparable 

entre nuestra fe y los pobres” (Papa Francisco, “Evangelii Gaudium”, 48). 

     ¿Dedicamos personas, tiempo…para acoger, atender, ofrecer el 

Evangelio a los necesitados, a los pobres…? 

     ¿Nos dejamos evangelizar por los pobres? 

 

    Cáceres.   9  de enero de 2017     

  Terminamos. Unidos en el Señor. 

                                                            Florentino Muñoz Muñoz 

     

 



  JORNADA MUNDIAL DEL     

EMIGRANTE Y DEL REFUGIADO 

 MENSAJE DEL SANTO PADRE FRANCISCO PARA 

LA JORNADA MUNDIAL DEL MIGRANTE Y DEL 

REFUGIADO 2017 [15 de enero de 2017] 

 

       «Emigrantes menores de edad, vulnerables y sin voz» 
 

                     Queridos hermanos y hermanas: 

    «El que acoge a un niño como este en mi nombre, me acoge a mí; y el 

que me acoge a mí, no me acoge a mí, sino al que me ha enviado» (Mc 

9,37; cf. Mt 18,5; Lc 9,48; Jn 13,20). Con estas palabras, los evangelistas 

recuerdan a la comunidad cristiana una enseñanza de Jesús que apasiona 

y, a la vez, compromete. Estas palabras en la dinámica de la acogida trazan 

el camino seguro que conduce a Dios, partiendo de los más pequeños y 

pasando por el Salvador. Precisamente la acogida es condición necesaria 

para que este itinerario se concrete: Dios se ha hecho uno de nosotros, en 

Jesús se ha hecho niño y la apertura a Dios en la fe, que alimenta la 

esperanza, se manifiesta en la cercanía afectuosa hacia los más pequeños 

y débiles. La caridad, la fe y la esperanza están involucradas en las obras 

de misericordia, tanto espirituales como corporales, que hemos 

redescubierto durante el reciente Jubileo extraordinario. 

    Pero los evangelistas se fijan también en la responsabilidad del que 

actúa en contra de la misericordia: «Al que escandalice a uno de estos 

pequeños que creen en mí, más le valdría que le colgasen una piedra de 

molino al cuello y lo arrojasen al fondo del mar» (Mt 18,6; cf. Mc 9,42; Lc 

17,2). ¿Cómo no pensar en esta severa advertencia cuando se considera 

la explotación ejercida por gente sin escrúpulos, ocasionando daño a 

tantos niños y niñas, que son iniciados en la prostitución o atrapados en 

la red de la pornografía, esclavizados por el trabajo de menores o 

reclutados como soldados, involucrados en el tráfico de drogas y en 

otras formas de delincuencia, obligados a huir de conflictos y 

persecuciones, con el riesgo de acabar solos y abandonados? 



    Por eso, con motivo de la Jornada Mundial del Emigrante y del 

Refugiado, que se celebra cada año, deseo llamar la atención sobre la 

realidad de los emigrantes menores de edad, especialmente los que están 

solos, instando a todos a hacerse cargo de los niños, que se encuentran 

desprotegidos por tres motivos: porque son menores, extranjeros e 

indefensos; por diversas razones, son forzados a vivir lejos de su tierra 

natal y separados del afecto de su familia. 

     Hoy, la emigración no es un fenómeno limitado a algunas zonas del 

planeta, sino que afecta a todos los continentes y está adquiriendo cada 

vez más la dimensión de una dramática cuestión mundial. No se trata sólo 

de personas en busca de un trabajo digno o de condiciones de vida mejor, 

sino también de hombres y mujeres, ancianos y niños que se ven 

obligados a abandonar sus casas con la esperanza de salvarse y encontrar 

en otros lugares paz y seguridad. Son principalmente los niños quienes 

más sufren las graves consecuencias de la emigración, casi siempre 

causada por la violencia, la miseria y las condiciones ambientales, factores 

a los que hay que añadir la globalización en sus aspectos negativos. La 

carrera desenfrenada hacia un enriquecimiento rápido y fácil lleva consigo 

también el aumento de plagas monstruosas como el tráfico de niños, la 

explotación y el abuso de menores y, en general, la privación de los 

derechos propios de la niñez sancionados por la Convención Internacional 

sobre los Derechos de la Infancia. 

       La edad infantil, por su particular fragilidad, tiene unas exigencias 

únicas e irrenunciables. En primer lugar, el derecho a un ambiente familiar 

sano y seguro donde se pueda crecer bajo la guía y el ejemplo de un padre 

y una madre; además, el derecho-deber de recibir una educación 

adecuada, sobre todo en la familia y también en la escuela, donde los 

niños puedan crecer como personas y protagonistas de su propio futuro y 

del respectivo país. De hecho, en muchas partes del mundo, leer, escribir y 

hacer cálculos elementales sigue siendo privilegio de unos pocos. Todos 

los niños tienen derecho a jugar y a realizar actividades recreativas, tienen 

derecho en definitiva a ser niños. Sin embargo, los niños constituyen el 

grupo más vulnerable entre los emigrantes, porque, mientras se asoman a 

la vida, son invisibles y no tienen voz: la precariedad los priva de 

documentos, ocultándolos a los ojos del mundo; la ausencia de adultos 



que los acompañen impide que su voz se alce y sea escuchada. De ese 

modo, los niños emigrantes acaban fácilmente en lo más bajo de la 

degradación humana, donde la ilegalidad y la violencia queman en un 

instante el futuro de muchos inocentes, mientras que la red de los abusos 

a los menores resulta difícil de romper. 

 

        ¿Cómo responder a esta realidad? 

 

      En primer lugar, siendo conscientes de que el fenómeno de la 

emigración no está separado de la historia de la salvación, es más, forma 

parte de ella. Está conectado a un mandamiento de Dios: «No oprimirás ni 

vejarás al forastero, porque forasteros fuisteis vosotros en Egipto» (Ex 

22,20); «Amaréis al forastero, porque forasteros fuisteis en Egipto» (Dt 

10,19). Este fenómeno es un signo de los tiempos, un signo que habla de 

la acción providencial de Dios en la historia y en la comunidad humana 

con vistas a la comunión universal. Sin ignorar los problemas ni, tampoco, 

los dramas y tragedias de la emigración, así como las dificultades que lleva 

consigo la acogida digna de estas personas, la Iglesia anima a reconocer el 

plan de Dios, incluso en este fenómeno, con la certeza de que nadie es 

extranjero en la comunidad cristiana, que abraza «todas las naciones, 

razas, pueblos y lenguas» (Ap 7,9). Cada uno es valioso, las personas son 

más importantes que las cosas, y el valor de cada institución se mide por 

el modo en que trata la vida y la dignidad del ser humano, especialmente 

en situaciones de vulnerabilidad, como es el caso de los niños emigrantes. 

       También es necesario centrarse en la protección, la integración y en 

soluciones estables.  Ante todo, se trata de adoptar todas las medidas 

necesarias para que se asegure a los niños emigrantes protección y 

defensa, ya que «estos chicos y chicas terminan con frecuencia en la calle, 

abandonados a sí mismos y víctimas de explotadores sin escrúpulos que, 

más de una vez, los transforman en objeto de violencia física, moral y 

sexual» (Benedicto XVI, Mensaje para la Jornada Mundial del Emigrante y 

el Refugiado 2008). 

Por otra parte, la línea divisoria entre la emigración y el tráfico puede ser 

en ocasiones muy sutil. Hay muchos factores que contribuyen a crear un 

estado de vulnerabilidad en los emigrantes, especialmente si son niños: la 



indigencia y la falta de medios de supervivencia ―a lo que habría que 

añadir las expectativas irreales inducidas por los medios de 

comunicación―; el bajo nivel de alfabetización; el desconocimiento de las 

leyes, la cultura y, a menudo, de la lengua de los países de acogida. Esto 

los hace dependientes física y psicológicamente. Pero el impulso más 

fuerte hacia la explotación y el abuso de los niños viene a causa de la 

demanda. Si no se encuentra el modo de intervenir con mayor rigor y 

eficacia ante los explotadores, no se podrán detener las numerosas 

formas de esclavitud de las que son víctimas los menores de edad. 

Es necesario, por tanto, que los inmigrantes, precisamente por el bien de 

sus hijos, cooperen cada vez más estrechamente con las comunidades 

que los acogen. Con mucha gratitud miramos a los organismos e 

instituciones, eclesiales y civiles, que con gran esfuerzo ofrecen tiempo y 

recursos para proteger a los niños de las distintas formas de abuso. Es 

importante que se implemente una cooperación cada vez más eficaz y 

eficiente, basada no sólo en el intercambio de información, sino también 

en la intensificación de unas redes capaces que puedan asegurar 

intervenciones tempestivas y capilares. No hay que subestimar el hecho 

de que la fuerza extraordinaria de las comunidades eclesiales se revela 

sobre todo cuando hay unidad de oración y comunión en la fraternidad 

       

       En segundo lugar, es necesario trabajar por la integración de los 

niños y los jóvenes emigrantes. Ellos dependen totalmente de la 

comunidad de adultos y, muy a menudo, la falta de recursos económicos 

es un obstáculo para la adopción de políticas adecuadas de acogida, 

asistencia e inclusión. En consecuencia, en lugar de favorecer la 

integración social de los niños emigrantes, o programas de repatriación 

segura y asistida, se busca sólo impedir su entrada, beneficiando de este 

modo que se recurra a redes ilegales; o también son enviados de vuelta a 

su país de origen sin asegurarse de que esto corresponda realmente a su 

«interés superior». 

La situación de los emigrantes menores de edad se agrava más todavía 

cuando se encuentran en situación irregular o cuando son captados por el 

crimen organizado. Entonces, se les destina con frecuencia a centros de 

detención. No es raro que sean arrestados y, puesto que no tienen dinero 



para pagar la fianza o el viaje de vuelta, pueden permanecer por largos 

períodos de tiempo recluidos, expuestos a abusos y violencias de todo 

tipo. En esos casos, el derecho de los Estados a gestionar los flujos 

migratorios y a salvaguardar el bien común nacional se tiene que conjugar 

con la obligación de resolver y regularizar la situación de los emigrantes 

menores de edad, respetando plenamente su dignidad y tratando de 

responder a sus necesidades, cuando están solos, pero también a las de 

sus padres, por el bien de todo el núcleo familiar. 

Sigue siendo crucial que se adopten adecuados procedimientos nacionales 

y planes de cooperación acordados entre los países de origen y los de 

acogida, para eliminar las causas de la emigración forzada de los niños. 

 

     En tercer lugar, dirijo a todos un vehemente llamamiento para que se 

busquen y adopten soluciones permanentes. Puesto que este es un 

fenómeno complejo, la cuestión de los emigrantes menores de edad se 

debe afrontar desde la raíz. Las guerras, la violación de los derechos 

humanos, la corrupción, la pobreza, los desequilibrios y desastres 

ambientales son parte de las causas del problema. Los niños son los 

primeros en sufrirlas, padeciendo a veces torturas y castigos corporales, 

que se unen a las de tipo moral y psíquico, dejándoles a menudo huellas 

imborrables. 

Por tanto, es absolutamente necesario que se afronten en los países de 

origen las causas que provocan la emigración. Esto requiere, como 

primer paso, el compromiso de toda la Comunidad internacional para 

acabar con los conflictos y la violencia que obligan a las personas a huir. 

Además, se requiere una visión de futuro, que sepa proyectar programas 

adecuados para las zonas afectadas por la inestabilidad y por las más 

graves injusticias, para que a todos se les garantice el acceso a un 

desarrollo auténtico que promueva el bien de los niños y niñas, esperanza 

de la humanidad. 

 

      Por último, deseo dirigir una palabra a vosotros, que camináis al lado 

de los niños y jóvenes por los caminos de la emigración: ellos necesitan 

vuestra valiosa ayuda, y la Iglesia también os necesita y os apoya en el 

servicio generoso que prestáis. No os canséis de dar con audacia un buen 



testimonio del Evangelio, que os llama a reconocer y a acoger al Señor 

Jesús, presente en los más pequeños y vulnerables. 

       Encomiendo a todos los niños emigrantes, a sus familias, sus 

comunidades y a vosotros, que estáis cerca de ellos, a la protección de la 

Sagrada Familia de Nazaret, para que vele sobre cada uno y os acompañe 

en el camino; y junto a mi oración os imparto la Bendición Apostólica. 

 

Vaticano, 8 de septiembre de 2016. 

Francisco 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



     Mensaje de los obispos de la CEM 

       “Menores migrantes, vulnerables y sin voz” 

El Santo Padre ha propuesto para la Jornada mundial de las 

migraciones que celebraremos el próximo día 15 de enero de 2017 el 

lema: “Menores migrantes, vulnerables y sin voz”. Es una llamada a la 

conciencia de cada persona adulta y especialmente a la de los 

gobernantes para que tengan en cuenta en sus decisiones políticas los 

sufrimientos de los niños en situación de riesgo y pongan remedio 

cuanto antes a sus males. Nos invita el Papa a fijar nuestra mirada en 

los niños migrantes porque “son menores, extranjeros e indefensos… 

Ellos quienes más sufren las graves consecuencias de la emigración, 

casi siempre causada por la violencia, la miseria y las condiciones 

ambientales, factores a los que hay que añadir la globalización en sus 

aspectos negativos.” 

 La Convención sobre los Derechos del Niño fue aprobada por la 

Asamblea General de Naciones Unidas el 20 de noviembre de 1989. En 

dicha Convención se reconocen al niño los derechos fundamentales de 

toda persona humana.  Uno de los derechos más importantes de la 

infancia es el derecho a ser protegidos por la sociedad y el Estado 

cuando se encuentran en situación de vulnerabilidad. Los artículos 

20,22, 34, 35,36 y 37 de la mencionada Convención obligan a los 

gobiernos de los Estados a tomar medidas para proteger a los niños de 

la violencia, de toda clase de explotación, de la trata de personas y de 

toda aquello que pueda dañar su desarrollo humano integral. 

Las leyes Internacionales y nacionales están muy claras respecto 

a la protección de los menores frente a toda agresión. Entonces nos 

preguntamos   ¿por qué existen en estos momentos, según las 

cifras que facilita UNICEF, 1,8 millones de niños víctimas de la 

explotación sexual, 300.000 niños víctimas de la violencia y de la 

guerra, 168 millones sometidos al trabajo infantil? Esta pregunta 

sólo tiene una respuesta: la irrelevancia política de los niños en 

situación de exclusión y, por tanto,  que no sean tenidos en cuenta 

por los gobiernos a la hora  de las  decisiones políticas. El Santo 

Padre nos recuerda en su Mensaje que “Los niños constituyen el grupo 



más vulnerable entre los emigrantes, porque, mientras se asoman a la 

vida, son invisibles y no tienen voz: la precariedad los priva de 

documentos, ocultándolos a los ojos del mundo; la ausencia de adultos 

que los acompañen impide que su voz se alce y sea escuchada.” 

Debemos tomar conciencia de que los niños migrantes son 

una parte de esos menores de edad que sufren las consecuencias 

de la injusticia, de la falta de respeto a sus derechos 

fundamentales y de la indiferencia de la sociedad.  Un niño 

migrante no acompañado no tiene nada más que el día y la noche. 

Pensemos, por un momento las penurias que tiene que sufrir cuando 

sale de su país con lágrimas en los ojos mirando hacia atrás donde deja 

a sus padres porque no le pueden dar un futuro digno. Con arrojo y 

valentía, el adolescente migrante mira hacia adelante, busca un mundo 

mejor. Se une a los adultos que huyen de la hambruna, de la guerra o 

de la falta de libertad.  Sufre las penalidades propias del camino 

migrante sin el calor del hogar, sin poder estudiar y jugar, con hambre 

y con sed. Sus almas laceradas por la injusticia se reflejan en sus 

rostros trises, inmóviles y sin expresión. 

¿Quién saldrá a su encuentro al llegar, si llega, a su destino? 

La calle, la plaza pública donde, si acaso, con otros menores 

emprenderán la huida permanente hacia adelante para que las 

autoridades no los internen en los Centros preparados para acogerlos. 

La vía pública es como el hampa, está plagada de violencia, intereses 

bastardos y trapicheos. En este ambiente crecerán los menores 

migrantes, solos, sin una caricia ni un gesto de ternura que calme su 

angustia. Este panorama es el que, desgraciadamente, viven los niños 

migrantes en bastantes países del mundo. 

Los gritos de dolor de estos pequeños, habitualmente se 

oyen muy poco en los medios de comunicación o en los 

Parlamentos. Alguien ha de gritar con ellos y en su nombre. 

Alguien ha de prestar su voz para que su situación llegue a oídos de 

quienes tienen la posibilidad de solucionar sus problemas. La Iglesia 

quiere estar al lado de estos menores migrantes y hacer todo lo 

posible para sensibilizar a la sociedad sobre esta dramática 



situación que están viviendo millones de niños que no tienen futuro 

porque la injusta sociedad humana se lo niega. 

El Papa Francisco nos recuerda en su Mensaje que “Nadie es 

extranjero en la comunidad cristiana, que abraza «todas las naciones, 

razas, pueblos y lenguas» y propone que trabajemos todos unidos para 

“proteger, integrar y dar soluciones estables” a la situación que vive 

cada niño o adolescente inmigrante. En este sentido el Pontífice 

propone “que se adopten adecuados procedimientos nacionales y 

planes de cooperación acordados entre los países de origen y los de 

acogida, para eliminar las causas de la emigración forzada de los niños 

entre las que se encuentran los conflictos armados.” 

En nuestro país, el número creciente de menores sin hogar 

como consecuencia de la inmigración, de las rupturas familiares y de 

otras circunstancias, nos debe hacer pensar a todos sobre los retos que 

plantea, ya hoy, el crecimiento de estos niños sin el deseado ambiente 

familiar, escolar y lúdico.  Es necesario parar este flujo de menores que, 

si bien, durante el periodo de escolarización están tutelados, sin 

embargo, en cuanto alcanzan la mayoría de edad, quedan solos en la 

calle con todos los riesgos y peligros que ello conlleva.  

Queremos agradecer la dedicación y entrega generosa para 

con estos menores y jóvenes en riesgo que hacen las 

Congregaciones, Delegaciones o secretariados diocesanos  de 

migraciones, Caritas , las instituciones  de la vida consagrada, 

parroquias, asociaciones de carácter social etc . Precisamente 

desde la Comisión Episcopal de Migraciones hemos articulado una 

Sección nueva para servir mejor a las diócesis,  procurando espacios en 

red con una dimensión de comunión y en contacto con  las entidades 

que se dedican a la atención a estos menores vulnerables. 

Ni la sociedad ni el gobierno pueden mirar para otro lado y 

cerrar los ojos ante esta realidad. Es necesario seguir trabajando 

para que se promulguen leyes justas que apoyen la unidad 

familiar y respeten escrupulosamente los derechos del menor. 

Urge realizar todos los esfuerzos posibles para que la acogida de los 

menores migrantes, en los centros o en las familias, sea digna de modo 

que los menores puedan disfrutar de los medios necesarios para 



desarrollar su personalidad y superar los traumas que han dejado en 

ellos las circunstancias de la inmigración.  

Recordemos lo que el Papa Francisco afirma en la Encíclica 

Laudato sí: “Las crisis económicas internacionales han mostrado con 

crudeza los efectos dañinos que trae aparejado el desconocimiento de 

un destino común, del cual no pueden ser excluidos quienes vienen 

detrás de nosotros. Ya no puede hablarse de desarrollo sostenible sin 

una solidaridad intergeneracional.” (Ls 159) 

Hacemos una llamada  a nuestras comunidades  para que  

estén atentas a este fenómeno, que forma parte de las nuevas 

esclavitudes, y ofrezcan  los recursos humanos, pastorales  y 

materiales para  responder  a este  desafío, especialmente dolorosos,   

por  afectar a los niños, las personas  más desvalidas y, por eso ,  las 

más  necesitadas de protección  y ayuda. 

Tarea que  encomendamos a la Bienaventurada Virgen María, 

madre de Dios y Madre nuestra.   

 

    Los obispos de la Comisión episcopal de Migraciones 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



OCTAVARIO DE ORACIONES POR LA UNIDAD 

DE LOS CRISTIANOS: 18 – 25  DE ENERO DE 2017 

Mensaje de los Obispos de la Comisión Episcopal de Relaciones 

Interconfesionales con motivo de la Semana de Oración por la Unidad de 

los Cristianos 2017 «Reconciliación. El amor de Cristo nos apremia» (cf. 2 

Cor 5, 14-20). 

       La Semana de Oración por la Unidad de los Cristianos de 2017 tiene 

lugar en el año en que se conmemora el 500 aniversario de la Reforma. 

Según muchas crónicas, el 31 de octubre de 1517 el monje agustino 

alemán Martín Lutero clavó sus 95 tesis en la puerta de la iglesia del 

castillo de Wittenberg, dando así inicio a un proceso que llevó tristemente 

a la división del cristianismo occidental. La conmemoración de este 

acontecimiento se ha venido preparando desde hace ya varios años, sobre 

todo por parte de la Iglesia evangélica de Alemania, que ha querido 

también involucrar a sus interlocutores ecuménicos, incluida la Iglesia 

católica. El consenso al que se ha llegado para poder conmemorar juntos 

este aniversario es que sea una celebración de Cristo y de su obra 

reconciliadora. En este sentido, se invita a las distintas Iglesias y 

comunidades eclesiales a dar gracias a Dios por los dones espirituales y 

teológicos de la Reforma, pero también al arrepentimiento por la 

división causada y mantenida en el Cuerpo de Cristo y los demás pecados 

cometidos, y a fortalecer nuestro testimonio común del Evangelio de la 

misericordia en el mundo y nuestro compromiso de caminar juntos en el 

futuro.  

       Una de las notas más destacables de este centenario es que tiene 

lugar por primera vez en una época ecuménica, después de años de 

diálogo y de varios acuerdos teológicos alcanzados en temas importantes, 

habiéndose hecho un importante esfuerzo por dejar atrás la mutua 

desconfianza y las lecturas parciales y tendenciosas de la historia. Por todo 

esto, los católicos somos invitados a conmemorar conjuntamente este 

aniversario con nuestros hermanos de las Iglesias y comunidades 

eclesiales surgidas de la Reforma. Por otro lado, la labor de la Comisión 

Luterano-Católico Romana sobre la Unidad se ha plasmado en el 



documento “Del conflicto a la comunión”, conmemoración conjunta 

luterano-católico romana de la Reforma en el 2017, que tiene un anexo 

con una propuesta para una Oración común. El trabajo de esta Comisión y 

los documentos que ha promulgado han sido el marco que ha impulsado y 

dado forma al reciente viaje apostólico del papa Francisco a Suecia, en el 

que, en la catedral luterana de Lund, el papa y el obispo Munib Yunan, 

presidente de la Federación Luterana Mundial, firmaron el pasado 31 de 

octubre una declaración conjunta que afirmaba, entre otras cosas, lo 

siguiente: Aunque estamos agradecidos profundamente por los dones 

espirituales y teológicos recibidos a través de la Reforma, también 

reconocemos y lamentamos ante Cristo que luteranos y católicos hayamos 

dañado la unidad visible de la Iglesia. Las diferencias teológicas estuvieron 

acompañadas por el prejuicio y por los conflictos, y la religión fue 

instrumentalizada con fines políticos. Nuestra fe común en Jesucristo y 

nuestro bautismo nos piden una conversión permanente, para que 

dejemos atrás los desacuerdos históricos y los conflictos que obstruyen 

el ministerio de la reconciliación. Aunque el pasado no puede ser 

cambiado, lo que se recuerda y cómo se recuerda puede ser trasformado.      

       Rezamos por la curación de nuestras heridas y de la memoria, que 

nublan nuestra visión recíproca. Rechazamos de manera enérgica todo 

odio y violencia, pasada y presente, especialmente la cometida en nombre 

de la religión. Hoy escuchamos el mandamiento de Dios de dejar de lado 

cualquier conflicto. Reconocemos que somos liberados por gracia para 

caminar hacia la comunión, a la que Dios nos llama constantemente. En 

este espíritu celebramos este año la Semana de Oración por la Unidad de 

los Cristianos, esa cita anual que nos damos los creyentes en Cristo para 

orar por la plena unidad visible de la Iglesia según el deseo del Señor. 

     Los materiales de este año, propuestos a todos los creyentes en Cristo 

por el Pontificio Consejo para la Promoción de la Unidad de los Cristianos 

y la Comisión «Fe y Constitución» del Consejo Mundial de Iglesias, han 

sido elaborados inicialmente por un grupo alemán que se ha inspirado en 

un pasaje del capítulo quinto de la segunda carta de san Pablo a los 

Corintios (2 Cor 5, 14-20). En este texto el Apóstol habla de la obra 

reconciliadora de Dios por medio de la muerte de Jesucristo y del cambio 



que se produce en los que viven «en Cristo» que se transforman en una 

nueva criatura, de la gracia e iniciativa de Dios y del amor de Cristo que 

nos apremia a ser embajadores de reconciliación. Es un pasaje denso y de 

hondo significado teológico y espiritual, que se nos va desgranando en las 

meditaciones propuestas para cada día del Octavario, de modo que 

podamos acoger y vivir esta buena noticia de la reconciliación con Dios y 

entre nosotros.  

    Los obispos de la Comisión Episcopal de Relaciones Interconfesionales, 

al servicio de los obispos de las diócesis españolas, ponemos a su 

disposición estos materiales que se nos proponen y que están pensados 

para ser utilizados durante el Octavario, pero también a lo largo de todo el 

año, tanto en la oración personal como en la plegaria comunitaria. El año 

transcurrido ha estado repleto de acontecimientos ecuménicos en la 

Iglesia universal, lo que demuestra que la unidad de los cristianos es una 

de las prioridades del papa Francisco. Entre ellos podemos mencionar el 

viaje del santo padre a la isla griega de Lesbos el pasado mes de abril, 

recibido por su santidad Bartolomé, patriarca ecuménico de 

Constantinopla;su viaje a Armenia en el mes de junio, participando en la 

divina liturgia en Echmiadzín y firmando una declaración conjunta con su 

santidad Karekin II, patriarca supremo y catholicós de todos los armenios; 

su difícil viaje a Georgia en el mes de septiembre y el encuentro con su 

santidad y beatitud Elías II, catholicós y patriarca de toda Georgia. De los 

seis viajes apostólicos del papa Francisco fuera de Italia en 2016, cinco 

tuvieron un marcado carácter ecuménico. Junto a estos viajes, en el año 

pasado también han visto la luz importantes documentos, con frecuencia 

fruto del trabajo de muchos años, como el de la Comisión mixta 

internacional para el diálogo teológico entre la Iglesia católica y la Iglesia 

ortodoxa, titulado: Hacia una comprensión común de la sinodalidad y la 

primacía al servicio de la unidad de la Iglesia. También cabe señalar la 

declaración conjunta de anglicanos y católicos a favor de un «ecumenismo 

audaz y real», firmada por el papa Francisco y su gracia Justin Welby, 

arzobispo de Canterbury, en la Iglesia romana de san Andrés y san 

Gregorio en el Monte Celio el pasado 5 de octubre. De todos estos 

acontecimientos y documentos del año pasado, queremos destacar dos 

que nos parecen de mucha importancia a la hora de indicar un camino 



para el futuro. Uno de ellos es el encuentro del papa Francisco con el 

patriarca Kiril en La Habana el pasado 12 de febrero. Más allá de la 

declaración conjunta que se firmó, este primer encuentro oficial entre el 

sucesor de Pedro y el patriarca de Moscú y de todas las Rusias constituye 

un sólido fundamento para nuestra esperanza de que el restablecimiento 

de la plena comunión con las Iglesias ortodoxas esté más próximo. Es 

también digno de nota el hecho de que uno de los motivos principales que 

llevó a organizar este encuentro entre el papa Francisco y el patriarca Kiril 

fue la persecución que están sufriendo los cristianos en muchos países. El 

segundo acontecimiento ha sido la celebración tan esperada y preparada 

durante muchos años del «Santo y Gran Concilio de la Iglesia Ortodoxa» 

en Creta el pasado mes de junio.  

      Los obispos de la Comisión Episcopal de Relaciones Interconfesionales 

felicitamos a nuestras Iglesias hermanas por la celebración de esta 

importante reunión que concreta y hace visible la sinodalidad de toda la 

Iglesia. Los documentos promulgados por este Concilio, especialmente el 

que trata «las relaciones de la Iglesia ortodoxa con el resto del mundo 

cristiano», nos impulsan a comprometernos con más fuerza en los 

diálogos ecuménicos en sus distintos niveles para llegar pronto a un 

mutuo reconocimiento de la validez de los sacramentos y del ministerio 

eclesial.  

       En el ámbito del diálogo interreligioso que tanta importancia tiene en 

nuestro mundo globalizado y lleno de conflictos, nos limitamos a destacar 

la trascendencia de la «Jornada de Oración por la Paz» que se celebró el 

pasado 20 de septiembre en Asís, convocada por el papa Francisco con el 

lema: «Sed de paz. Religiones y culturas en diálogo». Este encuentro 

interreligioso se ha celebrado en lo que se ha venido a llamar «el espíritu 

de Asís», que inició proféticamente san Juan Pablo II cuando convocó hace 

30 años en la ciudad de san Francisco a los líderes religiosos para rezar por 

la paz y que el papa Benedicto XVI también impulsó en 2011, a los 25 años 

del primer encuentro, volviendo a convocarlo con el lema «peregrinos de 

la verdad, peregrinos de la paz». La Jornada del pasado mes de 

septiembre tuvo dos momentos destacados: la oración ecuménica en la 

basílica inferior de san Francisco y el encuentro interreligioso en la plaza 



delante de la basílica. En ellos el papa Francisco habló del «paganismo de 

la indiferencia» que hace que apaguemos el grito de socorro de las 

víctimas de las guerras y de la violencia, su sed, con la misma frialdad con 

la que se cambia el canal de la televisión. Afirmó que «solo la paz es santa. 

¡Solo la paz es santa, no la guerra!». En el llamamiento que firmaron los 

representantes religiosos presentes en el encuentro se afirma lo 

siguiente: Quien invoca el nombre de Dios para justificar el terrorismo, la 

violencia y la guerra, no sigue el camino de Dios: la guerra en nombre de la 

religión es una guerra contra la religión misma. Con total convicción, 

reafirmamos por tanto que la violencia y el terrorismo se oponen al 

verdadero espíritu religioso. Hacemos nuestras estas palabras del 

llamamiento firmado en Asís el pasa - do 20 de septiembre y que nos 

animan a intensificar el diálogo interreligioso también en España.  

      Hoy, muchos de los que padecen el terrorismo, la violencia y la guerra 

son cristianos de distintas confesiones que viven en regiones que fueron la 

cuna del cristianismo, en las que durante siglos hubo una convivencia 

pacífica y mutuamente enriquecedora entre personas de distintas 

religiones. Es el «ecumenismo de la sangre» del que habla el papa 

Francisco. El siglo pasado fue un siglo de mártires, un siglo de testigos de 

la misericordia en un mundo inmisericorde, de inocentes que entregaron 

su vida como el Cordero sin mancha que quita el pecado del mundo. Los 

totalitarismos ateos del siglo XX, negando a Dios socavaban a la vez la 

dignidad de todo ser humano.  

     Hoy esas mismas amenazas renacen en la forma de nihilismo y de un 

fanatismo disfrazado de religión. Mientras hacemos un llamamiento para 

que cese la persecución de los cristianos y para que se haga todo lo 

posible para socorrer y ayudar a estos hermanos nuestros que sufren en 

sus regiones, también animamos a que abramos el corazón y nuestras 

casas a la acogida generosa de las personas y familias que huyen de la 

guerra y de la violencia.  

     ¡Que esta Semana de Oración por la Unidad de los Cristianos 2017 

impulse nuestro camino hacia la plena unidad visible de la única Iglesia de 

Cristo y nuestro compromiso a favor de la paz!  


